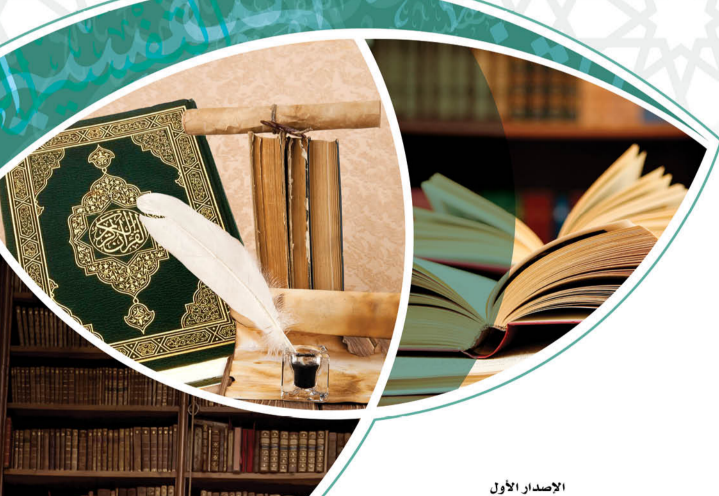


# 

(1)



الإصدار الأول ١٤٤٠هـ-٢٠١٩م







# التفسير (۱)

إعداد مجموعة زاد

الإصدار الأول ١٤٤٠ هـ - ٢٠١٩ م





#### (٢) محموعة زاد للنشر، ١٤٣٩هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الفريق العلمي في مجموعة زاد التفسير. / الفريق العلمي في مجموعة زاد. - الرياض، ١٤٣٩هـ ۸٤ص. ۲۱×۲۷.۵ سم ردمك: ٨-٢٢- ٨٢٣٤ - ٦٠٣ - ٩٧٨ (مجموعة) ٥-٢٢-٤٣٢٨-٣٠٦-٨٧٣ (ج١) ١- القرآن-تفسير ٢- القرآن - تفسير - تاريخ ٣- القرآن - التفسير الحديث أ. العنوان

## ديوي: ۲۲۷ 1259/2501

#### حقوق الطباعة محفوظة

نشر ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَعِيْدُالِدُ

المملكة العربية السعودية - جدة حى الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبایل: ۹۲۲ ۲۶۲ ۴۶۱ ۵۰ ۹۲۱ ماتف: ۹۲۲۲۲۲ ۱۲ ۹۲۲۲ + ۹۲۲ ص.ب: ۱۲٦٣٧١ جدة ۲١٣٥٢ www.zadgroup.net

الإصدار الأول الطبعة الأولى: ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

#### توزيع العبيكان

المملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة هاتف: ١١٤٨٠٨٦٥١ ١٦٦٩٠، فاكس: ٨٠٨٠٩٥ ١١ ٢٦٦٠ ص.ب: ٦٧٦٢٢ الرياض ١١٥١٧ www.obeikanretail.com



























#### كلمة الناشر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلُّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِينُ قَال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِللهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِينُ اللهُ اللهُ الله الله الله علماءُ الكتابِ والسُّنةِ»، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» رواه مسلم.

وتأتي هذه السلسلة العلمية خدمة للمجتمع، بهدف إيصال العلم الشرعي إلى الناسِ بشتّى الطُّرُقِ، وتيسير سبله، وتقريبه للراغبين فيه، ونرجو أن تكون رافدة ومعينة للبرامج العلمية والقراءة الذاتية وعونًا لمن يبتغي التزود من العلم والثقافة الشرعية، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشر وترسيخُ العلم الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفق معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ الله وسنةِ رسوله صَلَّلَةُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، بشكلٍ عصريً ميسرٍ، فنسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

\*\*\*



سلسلة زاد العلمية

التفسير







## التعريف بعلم التفسير

#### تعريف التفسير لغة؛

يطلق التفسير ويراد به: الإيضاح والتبيين، وهو مأخوذ من الفَسْر، أي: الإبانة والكشف.

قال في القاموس: «الفسر: الإبانة وكشف المغطى».

يقال: «أسفَرَ الصبحُ إذا أضاء».

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا جِئْنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴿ آَ الفرقان: ٣٣].

#### تعريف التفسير اصطلاحا:

بيان كلام الله.

أو: علمٌ يُعرف به فهمُ كتابِ الله، وبيانُ معانيه، واستخراجُ أَحْكامِهِ وحِكَمِه.

## ومن أسماء التفسير: التأويل، مأخوذ من الأوُّل وهو الرُّجوعُ.

قال في القاموس: آل إليه أَوْلا ومآلا: رجع، وآل عنه: ارتد، يقال: أَوَّلَ الكلامَ تأويلا وتأوَّله: دبَّره وفسَّره.

فيقال: أوَّل الآيةَ، أي: فسَّرها، وبيَّن معناها.

ومنه قولُ النبيِّ مَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ في ابنِ عباسٍ وَعَلَيْهُ عَنْهَا يدْعو له:

«اللهم فقِّه في الدِّين، وعلِّمُه التأويلَ» أي: التفسير، فكان سَحَيَلَتُهُ عَنهُ حبرَ الأمةِ وترجمانَ القرآنِ. أخرجه البخاري ومسلم.

## الله الم

- عرِّف التفسير لغة واصطلاحا، مبينا الفرق بينه وبين التأويل.
  - من واقع قراءاتك ما هو التأويل المذموم؟

## استمداد علم التفسير

## يستمد علم التفسير من الآتي:

- القرآن
- آثار الصحابة رَضَالِيَّهُ عَنْهُرُ
  - علم اللغة والنحو <mark>والصرف</mark>
    - علم البيان
      - ا نشاط 🎖
- اذكر إجمالاً ما يستمد منه علم التفسير.
- كيف تستفيد من علم القراءات في علم التفسير؟

- علم أصول الفقه
- علم القراءات
- أسباب النزول
- الناسخ والمنسوخ



## مرَّ علم التفسير بمراحل خمسة، وهي :

## أولاً: تفسير القرآن بالقرآن :

ارتبط علم التفسير بالضرورة بالقرآن الكريم، فنشأ مع نزوله، فكان منه ما هو مفصل واضح، ومنه ما هو مجمل يحتاج إلى بيان، فتفسرها كلمات بعدها.

كقوله تعالى: ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ١ مَا الْقَارِعَةُ ١ مَا اللّهُ ١ مِنْ اللّهِ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مُنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مَا اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مُنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مُنْ اللّهُ ١ مِنْ الْحَالِقُولُ ١ مِنْ اللّهُ ١ مُنْ اللّهُ ١ مِنْ اللّهُ

﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ ﴾ [القارعة: ١-٤].

ومثل قوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَـ لُوعًا ١٠٠ إِذَا مَسَّهُ ٱلشِّرُّ جَزُوعًا ١٠٠ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ

مَنُوعًا ١٦ ﴾ [المعارج: ١٩-٢١]، ففسر لفظة «هلوعا» بما بعدها.

وبيان القرآن الكريم بعضه بعضا هو أول طرق التفسير، وله أمثلة كثيرة في كتاب الله سُنِكَاتُهُوْقَالَ.

## تَانِياً: تفسير النبي صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

كان النبي صَّالِتَهُ عَلَيْوَسَلَمُ يَفْسِر مَا نزل مجملا من كتاب الله، ويقيِّد مطلقه، ويخصص عمومه، كما في قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَالتُوا الرَّكُوهُ ﴾ [النساء: ٧٧] فهذه آيةٌ مجملةٌ، فسَّرها النبيُّ صَالِتَهُ عَلَيْوَسَلَةً، وبين الصلوات الخمسة، وهيئة الصلاة وعدد الركعات، حتى قال صَالِتَهُ عَلَيْوَسَلَةً: «صَلُّوا كما رأيتُمُونِي أُصلِّي» أخرجه البخاري.

و فسَّر النبيُّ صَالِمَتُعَيِّهِ وَسَلَمُ الزيادة في قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْخُسِّنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] بأنه النظر إلى وجه الله الكريم، كما أخرجه مسلم.

# الله الم

- اذكر تفسيرا للقرآن بالقرآن، والقرآن بالسنة غير ما ذكر.
- اختلف أهل العلم في النظر لوجه الله يوم القيامة، اذكر طرفاً من ذلك.

## ثَالِثًا: تَفْسِيرُ الصحابَةُ رَضَّاللَّهُ عَنْهُمُ:

من أعظم التفاسير تفسير الصحابة تَعَلَّمُهُ عَنْمُ وكان منهجهم البدء أولا بتفسير القرآن بالقرآن، ثم بسنة رسول الله صَلَّمَة عَنْمُ ثم بالنظر في غير ذلك، كبيان أسباب النزول ونحوه، وكانوا يفسرونه باجتهاد منهم، أو بما يدل عليه اللفظ في كلام العرب وبيانه.

كما في قول الله سبحانه: ﴿ أَوْ لَكُمَسُنُمُ ٱللِّسَاءَ ﴾ [النساء: ٤٣] فقد نقل ابن كثير في تفسيره عن ابن عباس قال: الجماع.

وعن ابن عباس وَعَلِيَّهُ عَنَى قوله تعالى: ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ﴾ [طه: ٧] قال: السرّ: ما عملته أنت، وأخفى: ما قذف الله في قلبك مما لم تعمله.

قال ابن مسعود وَ وَاللَّهُ عَنْهُ فِي قوله تعالى: ﴿ حَقَّنَ إِذَا فُزِعَ عَن قُلُوبِهِ فِي السَّالَة على الصفا فيُغشى عليهم، عند ذي العرش سمع مَن دونه من الملائكة صوتا كجر السلسلة على الصفا فيُغشى عليهم، فإذا ذهب الفزع عن قلوبهم تنادوا: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ [سبأ: ٣٣]؟ قال: فيقول من شاء: «قال الحق وهو العلي الكبير».

3

#### رابعاً: تفسير التابعين:

ثم تلقى التابعون هذا العلم عن أصحاب رسول الله صَّاللَّهُ عَلَيْهُمْ بِإِيكُنِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَمَا الصحابة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالْبَعَنْهُمْ ذُرِيّنَهُمْ بِإِيكُنِ اللَّهَ عَالَى الصحابة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالْبَعَنْهُمْ مُرْزِيّنَهُمْ مِإِيكُنِ اللَّهَ عَالَى الصحابة، كما في الطور: ٢١]. قال سعيد بن جبير وَمَهُ اللهُ: ﴿ أَي: ألحق الله تعالى الذرية بآبائهم في الدرجات، مع استحقاقهم دون درجات الآباء في الجنة، تكريما للآباء وفضلا منه سبحانه ﴾، فقد استفاده من ابن عباس وَعَلَيْهَ في قوله: ﴿إن الله ليرفع ذرية المؤمن في درجته، وإن كانوا دونه في العمل، لتقرَّ بهم عينُه » .

# الله الم

- من واقع قراءاتك الخارجية اذكر نماذج من تفسير الصحابة والتابعين.
- ماذا تستفيد من قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلْبَعَنَّهُمْ مُرِّيِّنَّهُمْ بِإِيمَانٍ ﴾؟

#### خامساً: تفسير العلماء :

ودرج العلماء على النهج السابق، يفسّرون كتاب الله تعالى من خلال القرآن والسّنة وأقوال الصحابة والتابعين، فإن لم يجدوا شيئا من ذلك، فسروه بالنظر في اللغة ومعانيها.

وأكثر ما وصلنا من كتب التفسير على هذا النحو، فدونوا تفاسيرهم في كتب خاصة به، جمعوا فيها ما روي عن الرسول صَلِيَّتُ عَنِيوسَةً والصحابة والتابعين، وما اجتهدوا فيه بأنفسهم.

ولقد اشتهر في تفسير كتاب الله عدد كبير من العلماء، منهم:

- محمد بن جرير الطبري.
- الحسين بن مسعو د البغوى.
  - محمد بن أحمد القرطبي.
    - ابن أبي حاتم .
- إسماعيل بن عمر بن كثير.
- جلال الدين بن أبي بكر السيوطي.
  - محمد بن على الشوكاني.

# ې نشاط

- اذكر إجمالاً طرق التفسير.
- كيف كان العلماء يفسرون القرآن، وهل يمكن التفسير بالرأي؟ اكتب مقالاً في ذلك.



## جامع البيان في تأويل القرآن



- لمؤلفه: شيخ المفسرين أبى جعفر محمد بن جرير الطبري.
  - ت ۱۰۳هـ

وهذا التفسير من أعظم التف<mark>ا</mark>سير بالمأثور وأجلِّها وأرفعها قد<mark>را</mark>.

ذكر فيه ما روي في التفسير عن النبي صَالَة عَناوَسَة والصحابة والتابعين وأتباعهم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُاللهُ: (وأما التفاسير التي في أيدي الناس فأصحها تفسير ابن جرير الطبري، فإنه يذكر مقالات السلف بالأسانيد الثابتة وليس فيه بدعة ولا ينقل عن المتهمين».

لكن يؤخذ على هذا التفسير الجليل:

إتيانه بأخبار إسرائيلية كثيرة عن كعب الأحبار ووهب بن منبه وابن جريج والسُّدِّي وغيرهم.

## تفسير القرآن العظيم



- لمؤلفه: عماد ال<mark>د</mark>ين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير.
  - ت٤٧٧هـ

هذا التفسير من أشهر ما دوِّن في التفسير بالمأثور، ويأتي في المرتبة الثانية من كتاب ابن جرير الطبري، وقد اهتم فيه مؤلفه بالرواية عن مفسري السلف.

ويميز هذا التفسير: تنبيه مؤلفه على المأثور من منكرات الإسرائيليات، ونقده أسانيدها ومتونها، وتحذيره منها إجمالاً وتعييناً.

# ا الله الله الله

- ( من الملاحظات، اذكرها. العلم على تفسير ابن جرير بعض الملاحظات، اذكرها.
  - 🕜 أُجْرِ مقارنةً بين تفسيري ابن جرير وابن كثير رَمَهُمَاللَّهُ .

## معالم التنزيل



لمؤلفه: الحسين بن مسعود بن محمد المعروف بالفرَّاء البغوي.

ت ۱۱هد

سئل شيخ الإسلام ابن تيمية وَمَهُ أللهُ عن أقرب التفاسير للكتاب والسنة ؟

الزمخشري ؟

أم القرطبي ؟

أم البغوي ؟

فقال في فتاواه: «وأما التفاسير الثلاثة المسؤول عنها فأسلَمُها من البدعة والأحاديث الضعيفة: البغوي، لكنه مختصر من تفسير الثعلبي، وحذف منه الأحاديث الموضوعة والبدع التي فيه، وحذف أشياء غير ذلك». اهـ

فهذا التفسير يعد اختصارا لتفسير الثعلبي، غير أن مؤلفه جنبه الأحاديث الموضوعة والإسرائيليات.

## الجامع لأحكام القرآن



- لمؤلفه: محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح القرطبي
  - ت ۱۷۱هـ

يمتاز القرطبي في تفسيره: بعدم تعصبه لمذهب فقهي معين، خاصة ما يتعلق بالمذهب المالكي، فتجده في بعض المسائل يسوق رأي الإمام مالك ثم يرجح غيره مما دل عليه الدليل.

ومنهجه وَمَهُاللهُ أنه يسوق مقطعا قرآنيّا، ثم يقوم بتفسير المقطع في صورة جملة من المسائل، قد تكون كثيرة جدّا، ثم يذكر في كل مسألة ما فيها من أحكام مُسْتَدلّا بالآية نفسها، ولسعة علمه يذكر الخلاف الفقهي، أو سببا من أسباب النزول أو ما ذكر من تفاسير غريبة للآية، ونحوه.

# الله الم

ا بيّن منهج القرطبي في تفسيره، وأُجْرِ مقارنة بينه وبين منهج ابن جرير الطبري ومنهج البغوي.

## الدر المنثور في التفسير بالمأثور



- لمؤلفه: جلال الدين ابن أبي بكر بن محمد السيوطي
  - ت ۱۱۱۹ هـ

الغالب على السيوطي في منهجه في هذا التفسير سرد الروايات عن السلف دون تعقيب عليها، بدون تصحيح أو تعديل أو (تنبيه) على ضعف الرواية، إلا نادرا، وأكثر ما يستند إليه مرويات الإمام البخاري ومسلم وأحمد والنسائي والترمذي وأبي داود والدارمي وغيرهم.

# ا الله الله الله

- اكتب نبذة عن تفسير البغوي والسيوطي، مقارناً بينهما.
  - ما أبرز ما تراه على تفسير اللُّر المنثور؟

## فتح القدير



- لمؤلفه: محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني
  - ھارہ، ت

منهج المؤلف في هذا التفسير ذكر ما في تفسير الآية من جهة اللغة والفصيح ونحوه، ثم يعرب ما يحتاج إلى إعراب إن كان له أثر في المعنى، مع ذكر أي قراءة في الآية، ثم الخوض في الخلاف الفقهي أحيانا، مع مناقشة الأدلة والترجيح.

لذا فقد جمع في تفسيره بين الرواية عن السلف والدراية بالنظر في الأدلة والمناقشة والترجيح.

# الله الم

- من خلال قراءة خارجية، اكتب نبذة عن كتاب فتح القدير في التفسير، فيما لا يزيد على سطرين.
  - و من واقع ما درست، ما أهم كتب التفسير، وما أهم ما يميز كُلّاً منها؟

## تفاسير يجب التنبُّه لها:

هناك جملة من كتب التفسير، التي لا يمكن لكل أحد أن يقر أها، سيما المبتدئون من طلبة العلم، فقد يَزلُّ البعض بسبب محتواها زللا كبيرا، خاصة في العقيدة، ومنها:

## الكشف والبيان عن تفسير القرآن



- لمؤلفه؛ أبي إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي
  - ت ۲۷عهـ

#### يلاحظ على هذا التفسير:

- الإكثار من ذِكر الإسرائيليات، دون تعقيب، مع ذكره لقصص إسرائيلية غريبة.
- الاغترار بالأحاديث الموضوعة في فضائل السور -سورةً سورةً- فروى في نهاية كل سورة حديثا في فضلها منسوبا إلى أبي بن كعب.
- الاغترار بكثير من الأحاديث الموضوعة على ألسِنَةِ الشِّيعة دون الإشارة إلى كونها موضوعة مكذوية.

#### قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مقدمته في أصول التفسير:

«والثعلبي هو في نفسه كان فيه خيرٌ ودِينٌ، وكان حاطبَ ليلِ، ينقل ما وجد في كتب التفسير من صحيح وضعيفٍ وموضوع».

## روحُ المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني



لمؤلفه: أبي الثناء شهاب الدين السيد محمود أفندي الألوسي

ـه۱۲۷۰ ت

وهو تفسير كبير، من يطلع عليه يجد نفسه أمام موسوعة تفسيرية كبيرة، جمع فيه المؤلف أقوالاً في التفسير كثيرة، كما أنه رجع إلى جملة كبيرة من التفاسير، منها تفسير أبي السعود، والبيضاوي وتفسير الفخر الرازي، كما نقل عن تفسير ابن عطية وأبي حيان والزمخشري وابن كثير، وغيرهم.

فائدة لكن يعيب هذا التفسير: اهتمامه بالتفسير الإشاري الصوفي، فإذا انتهى من التفسير الأشاري الصوفية، كالجنيد وابن عطاء وأبي الظاهر تكلم عن التفسير الباطن، فينقل فيه كلام الصوفية، كالجنيد وابن عطاء وأبي العباس المرسي، وهي تفاسير شاذة بعيدة عن الحق.



- اكتب مختصرا فيما أُخِذَ على تفسير الثعلبي.
- ماذا تعرف عن التفسير الإشاري، وما وجه ذمّه؟



## تكاد تنحصر مناهج المفسرين بعد الاستقراء في منهجين:

#### الأول: التفسير بالمأثور

وهو أن يقتصر المفسِّر على ما ورد في تفسير الآية من الآثار عن النبي صَّاللَّهُ عَنَاللَّهُ عَنَا اللَّهُ السَّمَ اللَّهُ اللَّلِمُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وله أربعة أقسام، وقد تقدُّم ذكرُها في النشأة، وهي على سبيلِ الإجمال:

## الأول: تفسير القرآن بالقرآن.

الثاني: تفسير القرآن بالسنة .

الثالث: تفسير الصحابة رَضَالِلَهُ عَنْهُمْ.

الرابع: تفسير التابعين.

## وأشهر كتب التفسير بالمأثور؛

- جامع البيان في تأويل القرآن، لابن جرير الطبري.
  - 🕜 معالم التنزيل للبغوي.

3

- القرآن العظيم لابن كثير.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي.

## الثاني: التفسير بالرأي: (بالدراية):

هو ما اعتمد المفسر فيه على الاجتهاد والاستنباط المستند على الأصول الشرعية واللغوية.

ويجوز التفسير بالرأي: لمن كان عالما باللغة العربية والنحو والصرف والبلاغة وناسخ القرآن ومنسوخه وأسباب النزول والسنة صحيحها وضعيفها وأصول الفقه.

ويحرم التفسير بالرأي: لمن لا تتوفر فيه الشروط السابقة.

#### وهو نوعان:

#### الأول: الرأي المذموم:

وهو ما كان باعثه الهوى المحض، أو كون قائله لا يصدر فيه عن علم ولا دراية، وهذا أمر لا يجوز الإقدام عليه في كافة العلوم الدينية مطلقا، قال الله تَبَارِدَوَتَعَالَ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلَمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَيَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقال أيضا: ﴿ قُلُ إِنَّمَا عَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَعْمَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَرٌ يُنزّلُ بِهِ مسلطننا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَا نَعْامُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

## الثاني: الرأي المحمود:

هو ما كان مستنده الأصول العلمية من اللغة والشرع، وفق ضوابط دقيقة واضحة، وهو منهج جيد.

ودليل جواز إعمال الرأي المحمود: هو مفهوم الآيات السابقة وغيرها من أدلة النهي عن الرأي المذموم؛ لأنها كلها تدل على أن القول بغير علم لا يجوز، ومفهومه أن القول بعلم يجوز.

## وأشهر كتب التفسير بالرأي:

- المفاتيح الغيب، للفخر الرازي.
- ورشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، للألوسي.





#### سندرس في هذه الوحدة

#### سورة الفاتحة:

#### فضلها



## الحمد، والسبع المثاني، وأم الكتاب، وأم القرآن؛ لأن معاني القرآن العظيم ترجع إليها. وأشهر أسمائها الفاتحة.

#### أسماؤها

- إثبات اسمين من أسماء الله تعالى، وبيان أن ربوبيته عَيْجَلَّ مبنية على رحمته الواسعة.
  - إثبات الملك المطلق لله تعالى يوم القيامة.
- في ذلك اليوم.

#### أهم فوائدها

- الثناء على الله عَزْيَجَلّ.
- اتصافه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ بالرحمة و الملك.
  - إفراده بالعبادة والاستعانة.
- طلب الهداية من الله تَاتِكَ رَبِّهَ للصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم.

أهم موضوعاتها

## سورة الفاتحة مكيةً

تسمى سورةُ الفاتحة: بالحمد، والسبع المثاني، وأم الكتاب، وأم القرآن؛ لأن معاني القرآن العظيم ترجع إليها.

#### وأشهر أسمائها الفاتحة.

قيل: سميت بذلك: لأن القرآن افتتح بها.

أو لأن الفاتحة أول شيء نزل من القرآن.

وقيل: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ ﴾.

وقيل: ﴿ أَقُرَأُ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ وهذا هو الصحيح.



#### وقد ورد في فضلها جملة من الأحاديث الصحيحة:

عن ابن عباس رَعَيْشَعَنْهُا قال: بَيْنَما جِبْريلُ عَيْهِالسّلَةُ قاعِدٌ عِنْدَ النبيِّ صَالِقَهُ عَيْهِ سَمِعَ نَقِيضا مِنْ فَوقِهِ فَرَفَعَ رأسَهُ، فقال: «هَذا بابُّ مِنَ السَّماءِ فُتِحَ اليَومَ لَمْ يُفْتَحْ قَطُّ إلا اليَومَ، فَنزَلَ مِنهُ مَلَكٌ، فقال: هَذا مَلَكٌ نَزَلَ إِلَى الأَرْضِ لَمْ يَنْزِلْ إِلا اليَومَ فَسَلَّمَ، وَقال: أَبشِرْ بنورَينِ أُوتِيتَهُما لَمْ يُؤْتَهُما نَبِيٌّ قَبْلَكَ فاتِحَةِ الكِتابِ، وَخَواتِيمِ سُورَةِ البَقَرَةِ لن تَقْرَأَ بِحَرفٍ مِنهَما إِلا أُعطِيتَهُ». أخرجه مسلم.

وأخرج البخاري أن النبيِّ صَالِتَهُ عَلَيْهِ قَالَ لأبي سعيد بن ال<mark>معلَّى يَخَلِين</mark>َهُءَنُهُ: «لأُعَلِّمَنَّكَ سُورَةً هِي أَعْظَمُ السُّورِ في القُرْآنِ . . قال: ﴿ ٱلْحَمْدُ يَلَهِ رَبِّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴾ هِي السَّبْعُ المَثاني والقرآنُ العَظِيمُ الّذي أُوتِيتُهُ».

وعَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَعِيَلِيَهُ عَنْهُ أَنَّ النبيُّ صَالِمَتُمَ عَلَيْهُ قَال: وَقَرَأَ عَلَيه أُبيُّ رَعِيَلِيّهُ عَنْهُ أُمَّ القُرْآنِ فَقال: «والَّذي نَفسِي بِيَدِه ما أُنزِلَ في التَّوْراةِ ولا في الإِنجِيلِ ولا في الزَّبُورِ ولا في الفُرقانِ مِثلُها، إنَّها السَّبعُ المَثاني والقُرآنُ العَظِيمُ الَّذي أُعطِيتُ». أخرجه أحمد، وصححه شعيب الأرناؤوط.

وعن أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِلُهَ عَنْهُ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَالِلَهُ عَلَيْهَ يَقُولُ: «قال اللهُ تعالى: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بَينى وَبَينَ عَبدي نِصْفَين وَلِعَبدي ما سَأَلَ ، فَإِذا قال العبدُ: ﴿ ٱلْحَدَّدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾. قال اللهُ تعالى: حَمِدَنِي عَبدي ، وإذا قال: ﴿ الرَّحْمَانِ الرِّحِيمِ ﴾. قال اللهُ تعالى: أَثْنَى عَلَيَّ عَبدى. وإذا قال: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾. قال: مَجَّدَني عَبدي ، فَإِذا قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾. قال: هذا بَيني وبَينَ عَبدي وَلِعَبدي ما سَأَلَ. فإذا قال: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرْطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمَتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَاّلِينَ ٧٠٠. قال: هذا لِعَبدي وَلِعَبدي ما سَأَلُ». أخرجه

وعن أبي هُرَيْرَةَ رَضَالِلُهُ عَنْهُ قال: قال رَسُولُ الله صَلَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْ: «مَنْ صَلَّى صَلاَّةً لَمْ يَقْرَأْ فِيها بِأُمِّ الكتابِ فهِي خِداجٌ هِي خِداجٌ هِي خِداجٌ عَيرُ تَمام».أخرجه مسلم.

## الْحَدَّمَدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَسْلَمِينَ أَنْ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيدِ ﴿ ﴾



﴿ ٱلْحَمَٰدُ ﴾ الحمد هو الثناء على الله بصفات الكمال، وبأفعاله الدائرة بين الفضل والعدل، فله الحمد الكامل بجميع الوجوه.

وقيل: وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم، ولا بد من قيد، وهو «المحبة، والتعظيم» وذلك أن مجرد وصفه بالكمال إن لم يكن بمحبةٍ وتعظيم، فإنه لا يسمى حمدا؛ وإنما يسمى مدحا. فنحن نحمد الله تعالى حمدَ محبةٍ وتعظيم.

و «الألف واللام» في ﴿ ٱلْحَمْدُ ﴾ للاستغراق، فتشمل جميع المحامد.

﴿ يِتُّهِ ﴾ لفظ الجلالة، لا يطلق على غير الله، ومعناه: المألوه. أي: المعبودُ حبًّا وتعظيمًا، المستحق لإفراده بالعبادة، لما اتصف به من صفات الألوهية.

واللام (حرف الجر) للاختصاص والاستحقاق.

﴿ رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ «الرَّبُّ» من اجتمع فيه أوصافٌ ثلاثةٌ: الخلق، والملك، والتدبير.

فهو الخالق المالك لكل شيء، المدبر لجميع الأمور.

ويطلق الرَّبُّ في اللغة على السَّيِّد، وعلى المتصرِّف للإصلاح، وكل ذلك صحيح في حق الله تعالى.

قال السِّعْدي رَحْهُ اللَّهُ: تربيته تعالى لخلقه نوعان: عامة وخاصة.

#### فالعامة :

هي خلقه للمخلوقين، ورزقهم، وهدايتهم لما فيه مصالحهم، التي فيها بقاؤُهم في الدنيا.

#### والخاصة؛

تربيته لأوليائه، فيربيهم بالإيمان، ويوفقهم له، ويدفع عنهم الصوارف، والعوائق الحائلة بينهم وبينه، وحقيقتها: تربية التوفيق لكل خير، والعصمة عن كل شر.

ولعل هذا المعنى هو السِّر في كون أكثر أدعية الأنبياء بلفظ: «الرب»، فإن مطالبَهم كلُّها داخلةً تحت ربوبيته الخاصة». ا هـ.



﴿ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ جمع عالَم، وهو كلُّ موجودٍ سوى الله عَرْبَيلٌ، والعالَم جمعٌ، لا واحد له من لفظه.

﴿ ٱلرِّحْمَانِ ﴾ ذو الرحمة الواسعة، أي الذي بلغ في الرحمة غايتها ومنتهاها، وهو وصفُ الله.

﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ذو الرحمة الواصلة، والمرادبه فعله بالمخلوقين.

فهو رحمنٌ في ذاته، رحيمٌ بمخلوقاته سبحانه وتعالى، وهذا عند اقترانهما كما في الآية.

أما لو انفرد أحد الوصفين فإنه يكون شاملا للآخر، فالرَّحمنُ عند انفرادِها يُراد بها الصفةُ والفعل، وكذا الرحيم.

وهذه الصفة تستغرق كل معاني الرحمة.



## فوائد الآيتين:

إثبات هذين الاسمين الكريمين لله تعالى ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ وبيان أنَّ ربوبيته عَرْجَلَ مبنيةٌ على رحمته الواسعة، وجارية على وجه الرحمة والرفق واللَّيْن، لا على وجه الشُّدة والأذى والحرج.

> في قوله : ﴿ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيهِ ﴾ بعد قوله ﴿رَبِّ ٱلْعَسَلَمِينَ ﴾ ترغيبٌ بعد الترهيب؛ لأنَّ الرَّب هو القادر القوي، وإِتْبَاع الترهيب بالترغيب أعون على طاعته وعبادته .

# ه نشاط

- لِمَ أَتْبِعِ اللهُ تعالى قوله: ﴿ رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴾ بقوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيرِ ﴾؟
  - لِمَ استعمل الأنبياءُ لفظ: «ربنا أو ربِّ» في دعائهم؟

- اختر الإجابة الصحيحة:
- الرحمن بمعنى: (غافر الذنوب المتصف بالرحمة موصل الرحمة للعباد)
  - رزق الله للعباد: (رحمة عامة رحمة خاصة)
  - الرَّب بمعنى: (المعبود المألوه الخالق المدبر)
    - المحّع ما يأتي:
    - لو انفرد لفظ الرحمن لا يشمل معنى الرحيم.
      - العالم له واحدٌ من لفظه.



قوله تعالى: «مَالِكِ يَوْم الدِّينِ» هذه هي القراءة المشهورة.

وفي قراءة: «مَلِك يَوْم الدِّينِ» وكلتاهما صحيحة متواترة في السبع.

فله المُلك التَّام في ذلك اليوم، لا يملك أحدٌ فيه حُكْما مع الله.

﴿ ٱلدِّينِ ﴾ هنا بمعنى الجزاء والحساب، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَآ إِن كُنتُمُ غَيْرَ مَدِينِينَ ﴾ أي: محاسّبين.

فائدة ويطلق «الدِّينِ» ويراد به الشريعة والملة، وهو الأكثر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَكُم ﴾ أي: الملة المعتبرة.

فالدِّين الذي أرسل الله به الرسل جميعا هو الإسلام، بدءا بآدم، ومرورا بأولي العزم من الرسل: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وانتهاءً بمحمد صَلَّتَكَ المَيْدَة، وشواهد ذلك في القرآن كثيرة.

فلا صحة لما يردد من قولهم: «الديانات السماوية الثلاثة» بل الملة المعتبرة عند الله هي الإسلام، وما سواه باطل.

فالدِّينُ واحدٌ، والذي يختلف الشرائع: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٨٤].

وتخصيص «المُلك» بيوم الدِّين لا ينفيه عما عداه؛ لأنه قد تقدُّم الإخبارُ بأنه رب العالمين، وذلك عام في الدنيا والآخرة، وإنما أضيف إلى يوم الدين؛ لأنه لا يملك أحدٌ في هذا اليوم



إثبات المُلك المطلق لله تعالى يوم القيامة.

موعظة العباد بِذِكْر يوم القيامة؛ ليعمل العبد بما يُنَجِّيه في ذلك اليوم، ويأخذ حذره ويحتاط ويستعد.

ظهور مُلك الله جليّا بجمع الخلائق كلهم يوم القيامة: ﴿ لِمَن المُلكُ الْيُومِ لِللهِ الْوَحِدِ الْقَهَّارِ ﴾.

زوال مُلْك جميع المخلوقين يوم القيامة، وتفرد الله تعالى بذلك الملك.

ہ نشاط

- اذكر إطلاقات لفظ ﴿ ٱلدِينِ ﴾ مستدلا بنصوص القرآن؟
- ما وجه إضافة المُلْك ليوم الدين، مع أن الله يملك في كل وقت، وكل شيء؟
  - ما مدى صحة هذه العبارة:

اليهودية والنصرانية والإسلام أديان سماوية ثلاثة؟



﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ أي: نتذلل لك أكمل ذلِّ.

و «العِبَادةُ»: اسمٌ جامعٌ لكلِّ ما يحبه الله ويرضاه، من الأعمالِ والأقوالِ الظاهرةِ والباطنةِ.

فالعبد: هو الذي يوافق المعبود سبحانه في مراده الشرعي، فمن لم يكن كذلك فليس بعابد.

فائدة ولا تستقيم العبادة ولا تقبل إلا إن كانت مخلَصةً لله تعالى، وعلى هدى رسول الله رادها الله من المناع أو أحدث في دين الله فإنه لم يحقق العبودية التي أرادها الله من العباد.

وفي الآية حصر العبادة والاستعانة الكاملة بالله، كما دلُّ عليه تقديم لفظ ﴿ إِيَّاكَ ﴾ على لفظ ﴿ نَعْبُ لُ ﴾. ولما كان العبد لا يمكن أن <mark>يقوم بالعبادة بغير توفيق وإعانة من ال</mark>له، قرن ذلك بطلب الاستعانة <mark>به،</mark> فقال:

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ و «الاستعانة» طلب العون والاعتماد على الله تعالى في جلب المنافع، ودفع المضار، مع الثقة به في تحصيل ذلك.

> والمعنى: فلا نعبد إلا إياك، ولا نتوكَّلُ إلا عليك، وهذا هو كمالُ الطاعة. والدِّين يرجعُ كلَّه إلى هذين المعنيين: العبادة والتوكل.

> > قال بعض السلف: الفاتحة سرُّ القرآن، وسرُّها هذه الكلمة:

﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾

فالأول: تبرؤٌ من الشِّرك، والثَّاني: تبرُّؤٌ من الحوْل والقوَّة.

وتحوَّلَ الكلامُ من الغَيْبة إلى المخاطبة بكافِ الخِطاب؛ لأنه لما أثنى على الله، فكأنه اقتربَ وحضرَ بين يدي الله تعالى؛ فلهذا قال: ﴿ إِيَّاكَ ﴾ بالخطاب.





أن العبد لا يتمكن من عبادة الله إلا إذا أعانه الله على ذلك، وفي هذا منعٌ للعُجْبِ والغرور الذي قد يصيب بعض المُكثرين من العبادة.

في الآية إشارة إلى أنه لا ينبغي التوكل إلا على من يستحق العبادة، كما قال تعالى: ﴿فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣].

- قوله: ﴿ نَعْبُدُ ﴾ يدل على أن للعبد اختيارا للفعل، وإرادة له في القيام بذلك، وفي هذا ردٌّ على الجبرية الذين يقولون: لا اختيار للعبد، وأنه مجبور على أفعاله.
  - أن العبد لا يمكن أن يفعل إلا بعون الله ومشيئته وتمكينه، وفي هذا ردُّ على القدرية الذين يقولون: إن العبد يخلق فعله بنفسه، دون إرادة من الله ومشيئة.

حصر الاستعانة بالله فيما لا يقدر عليه إلا الله، وأن استعانة التفويض الكامل خاصةٌ بالله عَرَبَيَل، ويجوز الاستعانة بالمخلوق فيما يقدر على المعاونة فيه.

# ه نشاط

بم تستقيم العبادة وتكون مقبولة؟

لِمَ جمع الله تَارِكَ وَتَعَالَ بين العبادة والاستعانة؟

- اختر الإجابة الصحيحة:
- سرُّ الفاتحة: ( الحمد لله إياك نعبد اهدنا الصراط )
  - المبتدع: ( مثابٌ فعل واجبا مذنبٌ عاص )
- علل: صلى رجل الصبح ثلاثَ ركعات؛ تقربا إلى الله تعالى، فَلَمْ تصح صلاته.

# الله المُعْنَفُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهِ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعُمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ اللهِ

لما انتهى العبد من الثناء على الله تعالى، ناسب أن يعقّب بالدعاء والطلب، كما في الحديث عند مسلم: «فنصفها لعبدي ولعبدي ما سأل»، فيسأل العبد حاجته وحاجة إخوانه من المسلمين، فقال:

﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ الهداية هنا تشمل هداية التوفيق، وهداية العمل، وهذه هي فائدة حذف حرف الجر، فلم يقل: «اهدنا إلى الصراط» بل تعدَّى الفعل بنفسه ليشمل النوعين من الهداية.

وأما الصراط المستقيم، فقال ابن جرير: «أجمعت الأمة من أهل التأويل جميعا على أن

﴿ ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ هو الطريق الواضح الذي لا اعوجاج فيه».

وكذلك في لغة جميع العرب، ومن ذلك قول الشاعر:

### أميرُ المؤمنين على صِراطٍ . . . إذا اعوجَّ الموارِدُ مُسْتَقيم

وقد اختلفت عبارات المف<mark>سرين في</mark> تفسير الصراط، فقيل: ك<mark>تاب الله، و</mark>الإسلام، والنبي صَّالِتَهُ عَيْنِهُ وَسَلَّم، والحق، والقرآن .

> وكل هذه التفسيرات ترجع إلى أمرٍ واحد، وهو: المتابعة لله وللرسول عَيَّه السَّكُو السَّلَم . فمن اتَّبع النبي صَالِمَتُ عَيِّه وَسَلِّم فقد اتَّبع الحقَّ، ومن اتَّبع الحقَّ فقد اتَّبع الإسلام.

### ﴿ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ بيانٌ لـ ﴿ الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ .

والذين أنعم الله عليهم: هم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ اللَّذِينَ أَنْعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّتَنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ ۗ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].



قال ابن جرير الطبري: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ أي: وَفَقْنا للثبات على ما ارتضيته ووفقت له مَنْ أنعمت عليه مِنْ عبا<mark>دك</mark>، من قول وعمل.

﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ هم اليهود، وكل مَنْ علم بالحق ولم يعمل به.

﴿ وَلَا ٱلضَّا لِّينَ ﴾ هم النصارى قبل بعثة النبي صَاللَتْ عَلِيوسَةً ، وكل مَنْ عَمِلَ بغير الحق جاهلا به. أي: غير صراط المغضوب عليهم، وهم الذين فسدت إرادتهم، فعلموا الحقَّ وعدلوا عنه. ولا صراط الضالين، وهم الذين فقدوا العلم، فهم هائمون في الضلالة لا يهتدون إلى الحق. وأكَّد الكلامَ بـ «لا» ليدل على أن ثَمّ مسلكين فاسدين، وهما طريقتا اليهود والنصاري.

وكلٌّ من اليهود والنصاري ضالٌّ مغضوبٌ عليه.

لكن أخصُّ أوصافِ اليهودِ الغضبُ، كما قال فيهم: ﴿ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٦٠].

وأخصُّ أوصافِ النصاري الضَّلالُ، كما قال: ﴿ قَدْ ضَالُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَالُوا كَثِيرًا وَضَالُواْ عَن سَوْآءِ ٱلسَّكِيل ﴾ [المائدة: ٧٧].



فوائد الآيات



أنَّ المطلوب بعد العبادة والاستعانة، هو اتِّباع الشريعة؛ ولذلك يَطلبُ العبدُ مِن ربه أن يدُلُّه عليها، ويوفقَه إليها.



التحذيرُ مِن البدع واتِّباع السُّبُلِ المُعْوجَّةِ.



إثبات النبوة؛ لأنَّ الصراط المستقيم لا يمكن معرفته إلا بالوحي.



أن عقيدة المؤمنين واحدةٌ، وليست سُبُلا متفرقة، وأنَّ مِن أسباب الخروج عن الصراط المستقيم، الجهلُ والعنادُ.



أنَّ كُفْرَ اليهودِ أشدَّ مِن كُفْر النصاري؛ لأنهم عرفوا الحقُّ وخالفوه وحاربوه، أما النصاري فقد جهلوه وعادوه، ولذلك كان الغضبُ مِن أخصِّ صفاتِ اليهود، والضلال مِن أخصِّ أوصاف النصاري.



أنَّ طريقة أهل الإيمان الذين أنعم الله عليهم هي الجمعُ بين العِلْمِ بالحقُّ والعمل به.



في هذا ردٌّ على القائلين بتقارب الأديان، أو إمكان الوحدة بين الأديان، فإنَّ أهلَ الحقِّ لا يمكن أن يقتربوا مِن أهل الغضب واللعنة .

قال الشيخ السِّعدي: احتوت هذه السورة -على إيجازها- على ما لم تحتو عليه سورة من سور القرآن.

فتضمنت أنواع التوحيد الثلاثة:

توحيد الربوبية، يؤخذ من قوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

توحيد الإلهية: يؤخذ من لفظ: (الله) ومن قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾.

توحيد الأسماء والصفات: وهو إثبات صفات الكمال لله تَاكِوَتَعَالَ، التي أثبتها لنفسه، وأثبتها له رسوله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ مِن غير تعطيل ولا تمثيل ولا تشبيه.

وتضمنت إثبات النبوة: يؤخذ من قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ لأن ذلك ممتنع بدون الرسالة.

وتضمنت إثبات الجزاء على الأعمال في قوله: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ وأن الجزاء يكون بالعدل؛ لأن الدين معناه الجزاء بالعدل.

وتضمنت إثبات القدر: وأن العبد فاعل حقيقة، خلافا للقدرية والجبرية.

بل تضمنت الردعلى جميع أهل البدع والضلال في قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ لأنه معرفة الحق والعمل به، وكل مبتدع وضالٌ فهو مخالفٌ لذلك.

وتضمنت إخلاص الدين لله تعالى، عبادة واستعانة في قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ

نَسْتَعِينُ ﴾.

فالحمد لله رب العالمين.

# ہ نشاط 🎖

- بَيِّنِ المراد بالصراط في الآية.
- بَيِّنْ نوعي الهداية المستفادة من قوله ﴿ ٱهْدِنَا ﴾ .
  - اختر الإجابة الصحيحة:
- من علم الحق وأخفاه متشبه بـ: ( النصاري اليهود مشركي العرب ).
  - من عمل بغير علم متشبه بـ: ( المسلمين النصاري الوثنيين ).
    - قب الآتى:
    - لا يصح إطلاق وصف الضلال على اليهود.
    - المؤمن محتاج إلى نوع واحد من أنواع الهداية.





#### سندرس في هذه الوحدة

فضلها



عن أبي بن كعب رَعِوَلِتَهُ عَنهُ أَن النبي صَالِتَهُ عَنهُ سَأَلهُ أي آية في كتاب الله أعظم؟ قال: الله ورسوله أعلم. فرددها مرارا ثم قال: آية الكرسي قال: ﴿لِيَهَنَّكُ العلمُ أَبا المنذرِ ا.

عن أبي أمامة رَحَلِيَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَالَتَهُ عَلَيْ وَسَلَةً: «من قرأ ذُبُّرَ كل صلاة مكتوبة آية الكرسي لم يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت ". رواه النسائي في اليوم والليلة.

فضل العمل بها

أهم

فوائدها

- الرد على القدرية الغلاة.
- الخوارج والمعتزلة ينكرون الشفاعة في أهل الكبائر.
  - إثبات علو الله سبحانه وتعالى أزلا وأبدا.
- انفراد الله تعالى بالألوهية في قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾.
- إبطال طريق المشركين الذين أشركوا بالله، وجعلوا معه آلهة. أهم موضوعاتها

### تفسير آية الكرسي

عن أبي بن كعب وَ وَلَقَ عَنْهُ أَنْ النبي صَالَتُهُ عَنَالَهُ أَي آية في كتاب الله أعظم؟ قال: الله ورسوله أعلم، فردَّدها مرارا ثم قال: آية الكرسي. قال: «لِيهَنْكَ العلمُ أبا المنذر». أخرجه مسلم.

فضل العمل بها

فضلها

فراشك فاقرأ آية الكرسي ﴿ آللهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ مُرَ اللَّمُ الْقَوْمُ ﴾ حتى تختم الآية، فإنك لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح المراه المحاري.

وعن أبي أمامة متوقف قال: قال رسول الله ما التعميد : "من قرأ دبر كل صلاة مكتوبة آية الكرسي لم يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت"، رواه السائل في اليوم واللياف وصحح الالباني.

﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُۥ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَّهُ، مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ من ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بإِذْنِهِ } يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَثُودُهُ, حِفْظُهُما وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ الْعَظِيمُ [البقرة: ٢٥٥]





#### اشتملت هذه الآية على عشر جمل؛ كل جملة لها معنى عظيم جدا.

﴿ ٱللَّهُ لَا ٓ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾ الله أي: المألوه، والمراد المعبود حبًّا وتعظيما، فلا معبود بحق سواه، فهو الإله الحق الذي تتعين أن تكون جميع أنواع العبادة وا<mark>لطاعة والتأله</mark> له تعالى، لكماله وك<mark>مال</mark> صفاته وعظيم نعمه.

قال ابن عثيمين: «وهذه الجملة العظيمة تدل على نفي الألوهية الحق نفيا عامًا قاطعا إلا لله تعالى وحده».

﴿ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾ أي: الحي في نفسه الذي لا يموت أبدا، القائم بتدبير ما خلق، فجميع الموجودات مفتقرة إليه، وهو غني عنها، ولا قوام لها بدون أمره.

كقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَنْ إِيهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ﴾ [الروم: ٢٥].

قال السِّعدي رَحَمُاللَّهُ: «هذان الاسمان الكريمان يدلان على سائر الأسماء الحسنى دلالة مطابقة وتَضَمُّنِ ولزوم».

فالحيُّ: من له الحياة الكاملة المستلزمة لجميع صفات الذات، كالسمع والبصر والعلم والقدرة، ونحو ذلك.

والقيوم: هو الذي قام بنفسه وقام به غيره.

وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب العالمين، من فعله ما يشاء، من الاستواء والنزول والكلام والقول والخلق والرزق والإماتة والإحياء، وسائر أنواع التدبير، كل ذلك داخل في قيومية الباري، ولهذا قال بعض المحققين: «إنهما الاسم الأعظم الذي إذا دعى الله به أجاب، وإذا سئل به أعطى ".

﴿ لَا تَأْخُذُهُ مِسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ أي: لا تغلبه سِنةٌ وهي النُّعاس في قول كافة أهل العلم.

قال القرطبي: «النعاس ما كان من العين، فإذا صار في القلب صار نوما».

ولهذا قال: ﴿ وَلَا نَوْمٌ ﴾ لأنه أقوى من السَّنة.

وفي صحيح مسلم عن أبي موسى رَضَالِتُهُ عَنهُ قال: قام فينا رسول الله صَالِمَتُهُ عَلَيهُ بأربع كلمات فقال: «إن الله لا ينام و لا ينبغي له أن ينام.. » الحديث.

﴿ لَّهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ إخبار بأن الجميع عبيده وفي ملكه وتحت قهره وسلطانه كقوله: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْلَنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٩٣]. قيل: وإنما لم يقل: والأرضين؛ لأنه قد سبق ذكر الجمع في السموات، فاستغنى بذلك عن إعادته، ومثله: ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾ [الأنعام: ١] ولم يقل: الأنوار.

﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ > الشفاعة لغة: هي جعل الوتر شفعا.

وفي الاصطلاح: التوسط للغير لجلب منفعة، أو دفع مضرة.

فلا يشفع أحد عند الله، وهذا لكمال عظمته وجلاله وكبريائه عَنْهَمِّل، فلا يتجاسر أحد على أن يشفع عنده إلا بإذنه له.

حتى أعظم الناس جاها عند الله لا يشفع إلا بإذن الله؛ فالنبي صَّالتَتْنَعَيْنَوْسَلَّة يوم القيامة، وهو أعظم الناس جاها عند الله تعالى؛ ومع ذلك لا يشفع إلا بإذن الله تعالى.

وهذا كقوله: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَعَنَّهُمْ شَيًّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَيَ ﴾ [النجم: ٢٦].

وهو تعالى إذا أراد أن يرحم من يشاء من عباده أذن لمن أراد أن يكرمه من عباده أن يشفع فيه، لا يبتدئ الشافع قبل الإذن.

وفي الحديث: «ارفع رأسك وقل تسمع واشفع تُشفَّع». أخرجه مسلم.

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِم وَمَا خُلْفَهُم ﴾ دليل على إحاطة علمه بجميع الكائنات.

﴿ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ المستقبل والحاضر.

﴿ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ الماضي.

### تابع التفسير



كقوله إخبارا عن الملائكة: ﴿ وَمَا نَئَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُّ لَهُ مَا بَكِينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْرَك ذَٰلِكُ ﴾ [مريم: ٦٤].

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ﴾ أي: لا يطلع أحد من علم الله على شيء، إلا بما أعلمه الله عَزَيْبَلٌ و أطلعه عليه.

وقيل: لا يحيطون بشيء من علم نفسه؛ أي: لا يعلمون عن الله سبحانه وتعالى من أسمائه وصفاته وأفعاله، إلا بما شاء أن يُعلمهم إياه، فيعلمونه.

﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ الكرسي هو موضع القدمين.

عن ابن عباس وَ الله عَالَ: «الكرسي موضع القدمين، والعرش لا يَقْدِرُ أحدُ قلرَهُ". أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في السُّنة، وصححه الألباني.

وهذا الأثر له حكم الرفع؛ لأنه ليس مما يقال بالاجتهاد.

وأهل السنّة والجماعة عامتهم على أن الكرسي موضع قدمي الله عَنْهَمَّل ؛ وبهذا جزم شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم، وغيرهما من أهل العلم.

وهذا يدل على كمال عظمته وسعة سلطانه؛ إذ كان هذه حالة الكرسي، أنه يسع السماوات والأرض على عظمتهما وعظمة من فيهما، والكرسي ليس أكبر مخلوقات الله تعالى، بل هناك ما هو أعظم منه وهو العرش، وما لا يعلمه إلا الله سبحانه.



﴿ وَلَا يَثُودُهُ وَفَظُهُما ﴾ يقال: آده الشيء يؤوده أودًا وإيادا. والأودُ: الثَّقل.

أي: لا يُثقله ولا يُكْرثُهُ حفظ السموات والأرض ومن فيهما ومن بينهما، بل ذلك سهل عليه، وهو القائم على كل نفس بما كسبت، الرقيب على جميع الأشياء.

﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ﴾ العلي بذاته فوق عرشه.

والعلى بقهره لجميع المخلوقات.

والعلى بقدره لكمال صفاته.

﴿ ٱلْعَظِيمُ ﴾ الذي يتضاءل عند عظمته جبروت الجبابرة، وتصغر في جانب جلاله أنوف الملوك القاهرة، فسبحان من له العظمة العظيمة والكبرياء الجسيمة والقهر والغلبة لكل شيء.

قال السِّعدى رَحْمُاللَّهُ: «فقد اشتملت هذه الآية على توحيد الإلهية وتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، وعلى إحاطة ملكه وإحاطة علمه وسعة سلطانه وجلاله ومجده، وعظمته وكبريائه وعلوه على جميع مخلوقاته، فهذه الآية بمفردها عقيدة في أسماء الله وصفاته، متضمنة لجميع الأسماء الحسني والصفات العلا».

3



اشتملت تلك الآية الكريمة على جملة من الفوائد:

إثبات هذه الأسماء الخمسة، وهي (الله)، (الحي)، (القيوم)، (العلي)، (العظيم)، وما تضمنته من الصفات.

إِثْبات صفة الحياة لله عَرَّبَيِّلَ ؛ وهي حياة كاملة لم تُسبق بعدم، ولا يلحقها زوالٌ، ولا توصف بنقص، كما قال تعالى: ﴿هُوَ ٱلْأُوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِئُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣].

> إثبات الصفات المنفية؛ لقوله تعالى: ﴿لَا تَأْخُذُهُۥ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَلَا يَوُدُهُ وِفْظُهُما ﴾؛ و «الصفات المنفية»: ما نفاه الله عن نفسه؛ وهي متضمنة لثبوت كمال ضدها، فعدم النوم لكمال الحياة والقيومية، وعدم الظلم لكمال العدل.

تسلية الإنسان في المصائب، ورضاه بقضاء الله عَرَّبَالُ وقدره؛ لأنه متى علم أن الملك لله وحده رضي بقضائه وسلّم.

الرد على القدرية الغلاة؛ لقوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلُّفَهُمْ ﴾ فإثبات عموم العلم يرد عليهم؛ لأن القدرية الغلاة أنكروا علم الله بأفعال خلقه إلا إذا وقعت.

الرد على الخوارج والمعتزلة في إثبات الشفاعة؛ لأن الخوارج والمعتزلة ينكرون الشفاعة في أهل الكبائر؛ لأن مذهبهما أن فاعل الكبيرة مخلد في النار لا تنفع فيه الشفاعة.



فائدة إثرائية

إثبات علو الله سبحانه وتعالى أزلا وأبدا؛ و ﴿ٱلْعَلَيُّ ﴾ صفة تدل على الثبوت والاستمرار.

وعلوّ الله عند أهل السنة والجماعة ينقسم إلى قسمين:

الأول: علو الذات: بمعنى أنه بذاته سبحانه فوق كل شيء؛ وقد دل على ذلك الكتاب والسنة، وإجماع السلف والعقل والفطرة؛ وتفصيل هذه الأدلة في كتب العقائد.

وخالفهم في ذلك طائفتان:

الأولى: من قالوا: إنه بنفسه في كل مكان في السماء والأرض؛ وهؤلاء حلولية الجهمية ومن وافقهم؛ وقولهم باطل بالكتاب والسنّة وإجماع السلف والعقل والفطرة.

الثانية: قالوا: إنه لا يوصف بعلوٍّ ولا غيره؛ فهو ليس فوق العالم، ولا تحته، ولا عن يمين، ولا عن شمال، ولا متصل، ولا منفصل؛ وهذا يؤول إلى وصف الله تعالى بالعدم المحض؛ إذ ما من موجود إلا وهو فوق، أو تحت، أو عن يمين، أو شمال، أو متصل، أو منفصل، وهؤلاء هم المعطلة النفاة.

› الثاني: علو الصفة: وهو أنه كامل الصفات من كل وجه، لا يساميه أحدٌ في ذلك؛ وهذا متفق عليه بين فِرَق الأمة.

التحذير من الطُّغيان على الغير؛ لقوله تعالى: ﴿ وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ ولهذا قال الله في سورة النساء: ﴿ فَإِنَّ أَطَعَنَكُمْ فَلَا نَبَعُواْ عَلَيْهِنَّ سَكِيلًا ۗ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيًّا كَيْ الله عَلَيْكَ إِنَّ الله عَلَيَّا كَيْ الله عَلَيْكَ الله عَلَيَّا كَيْ الله عَلَيَكُ وإذا كنت كبيرا في الله عَلَيَكُ وإذا كنت كبيرا في نفسك فاذكر عظمة الله؛ وإذا كنت كبيرا في نفسك فاذكر عظمة الله؛ وإذا كنت كبيرا في نفسك فاذكر عظمة الله؛ وإذا كنت كبيرا في نفسك فاذكر كبرياء الله.

# الم الم

- اً يُّ آيةٍ في كتاب الله أعظم؟
- اذكر وقتين يُسنُّ قراءةُ آية الكرسي فيهما.
- لماذا كان ﴿ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْوُمُ ﴾ هو اسم الله الأعظم عند بعض العلماء؟
  - ع تضمنت الآية إثبات خمسة من أسماء الله سُبْعَاتَهُ وَتَعَالَ هي:



خواتيم سورة البقرة

#### سندرس في هذه الوحدة

# فضلها



أخرج مسلم في صحيحه عن ابن عباس تَعَلِيَّهُ أَن جبريل قال لرسول الله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ الله عَلَّتَهُ عَلَيْهُ الله عَلَّتَهُ عَلَيْهُ الله عَلَّتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَّتُ عَلَيْهُ الله عَلَّتُ الله عَلَّمُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

عن أبي مسعود رَحَوَلِتُهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ صَالِتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ: "مَنْ قُرأُ بِالآيتين مِن آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه".

فضل العمل بها

- وجوب إفراد الله سُنكانة وتكال بالألوهية والعبادة.
  - عموم علم الله تَبارَكَ وَتَعَالَ لكل شيء.
    - إثبات محاسبة العبد.
  - أن من صفات المؤمنين السمع والطاعة.

أهم فوائدها

- بيان سعة وعظيم ملك الله سُبْحَاتُهُ وَتَعَالَ.
  - · عَلَم الله تَبَارَكَوَتَعَالَ بِالسر وأَخْفَى.
- · بيان ما يجب أن يكون عليه المؤمنون.
- سعة رحمة الله تعالى بأمة محمد عَيْمِالصَّدَّةُوَّالسَّكَمْ .

أهم موضوعاتها

#### خواتيم سورة البقرة

﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِن تُبْدُوا مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللهَ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَمُلْتَهِكَنِهِ ء وَكُنْبُهِ ء وَرُسُلِهِ ٤ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ } وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ الْمُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتُ ۚ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ۚ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ، عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنا أَرَبَّنا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ۚ وَاعْفُ عَنَّا وَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَكْنَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينَ (١٨١) ﴿

[القرة: ٤٨٢-٢٨٦]





أخرج مسلم في صحيحه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَهُلِقَاعَة قال: لَمّا نَزَلَتْ على رَسُولِ الله صَاللَتْعَيْمُوسَةُ وَلَا تُبَدُوا مَا فِي اَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءً وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ قال: فاشتد ذلك على أَصْحابِ رَسُولِ الله صَاللتَعْنِيوسَة، فَأَتُوا رَسُولَ الله صَاللتَعْنِيوسَة، ثُمَّ بَرَكُوا على الرُّكِب، فقالوا: أي رَسُولَ الله صَاللتَعْنِيوسَة، الصَّلاةُ والصِّيامُ والجِهادُ والصَّدَقةُ ، وَقَد فقالوا: أي رَسُولَ الله صَاللتَعْنِيوسَة. «أَتُر يدُونَ أَنْ تقولوا كما قال أَنْرِلَتْ عَلَيكَ هذه الآيةُ ولا نُطِيقُها. فقال رَسُولُ الله صَاللتَعْنِيوسَةً: «أَتُر يدُونَ أَنْ تقولوا كما قال أَنْ الله صَاللتَعْنِيوسَةً: «أَتُر يدُونَ أَنْ تقولوا كما قال أَنْ اللهُ عَلَيْكَ هذه الآيةُ ولا نُطِيقُها. فقال رَسُولُ الله صَاللتَعْتِيوسَةً: «أَتُر يدُونَ أَنْ تقولوا كما قال أَنْ الكِتَابَيْنِ مِنْ قَبْلِكُم: سَمِعْنَا وَعَصَيْنا؟! بَلْ قولوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ، غُفْرانَكَ رَبَّنا وَإِلَيْكَ المُصِيرُ».

قالُوا: سَمِعْنا وَأَطَعْنا غُفْر انَكَ رَبَّنا وَإِلَيكَ المَصِيرُ.

فَلَمّا اقْتَرَأَها القَومُ ذَلَتْ بِها أَلْسِتُهُمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ في إِثْرِها: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِيهِ وَاللّهُ وَمُلْتَهِكِيهِ وَلَا لللهُ عَلَى اللّهُ عَنْ أَكُ عَامَنَ بِاللّهِ وَمُلْتَهِكِيهِ وَلَا لللهُ عَلَوا ذَلِكَ نَسَخَها اللهُ تعالى، وقَالُوا سَعِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفُورا نَكَ رَبّنا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيلُ ﴾. فَلَمّا فَعَلُوا ذَلِكَ نَسَخَها اللهُ تعالى، فَأَنْزَلَ اللهُ عَرْبَعَلَ: ﴿ لَا يُكَلّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْسَبَتْ رَبّنا لا فَأَنْزَلَ اللهُ عَرْبَيْنَا وَالْمَنْ عَلَى اللهُ عَرْبَيْنَا وَاللّهُ عَرَبْنَا وَاللّهُ عَلَيْهَا مَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَرَبْنَا لا عَلَى اللّهُ عَرَبْنَا وَلا تَعْمِ هُولَا تَعْمِ لَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهَا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهَا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَرْبَيْنَا فَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهَا مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَرْبَيْنَا وَلا تَعْمِ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهَا مَا اللّهُ عَلَيْهَا مَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ لَلْهُ وَلَا تُعْمِلُونُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ

### فضل الآيات

أخرج مسلم في صحيحه عن ابن عباس رَعَالِتُهُ عَنَّا أَن جبريل قال لرسول الله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَم: «أبشر بنورَيْن قد أوتيتَهما، لم يؤتَهما نبيٌّ قبلك: فاتحة الكتاب، وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ حرفا منهما إلا أوتيتَه».

وعن أبى ذر رَخِيَلِيَهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: «أُعطيتُ خواتيم سورة البقرة من كنز تحت العرش، لم يُعطَّهن نبيٌّ قبلي». أخرجه أحمد، وصححه الألباني.

وعن أبي مسعود رَضِيَّتُهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَالِمَتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَا عِلْمُ عَلَيْهِ عَ في ليلةٍ كُفْتَاه». أخرجه البخاري ومسلم.



﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: لله ملك كل ما في السموات وما في الأرض من صغير وكبير، وإليه تدبير جميعه، وبيده صرفه وتقليبه، لا يخفي عليه منه شيء؛ لأنه مدبرُه ومالكُه ومصرٍّ فُه.

﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ وقع نزاع كبير في تفسير هذه الآية، وقد تقدم أنه لما نزلت اشتدَّ ذلك على الصحابة رَحَالِتَهُ عَاهُ، وخافوا منها ومن محاسبة الله لهم على جليل الأعمال وحقيرها، وحتى ما يكون من حديث النفس.

وأنه سبحانه أنزل تعقيبا عليها: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَتُهَا مَا آكْتُسَبَتُ ﴾ فتَجوَّز لهم عن حديث النفس وأُخذوا بالأعمال.



قال ابن عباس وَ اللهُ عَنَيْمَا : «فكانت هذه الوسوسة مما لا طاقة للمسلمين بها، وصار الأمر إلى أن قضى الله عَيْمَا أن للنفس ما كسبت وعليها ما اكتسبت في القول والفعل».

وفي الحديث عن أبي هريرة رَحَالِقَهَ عَنهُ قال: قال رسول الله صَالَتَهُ عَيْدُوسَكُم : «إِن الله تجاوز لي عن أمّتي ما وسوست به صدورها، ما لم تعمَلْ أو تكلّم». رواه البخاري ومسلم.

وفي الصحيحين عنه وَ الله عليه على عنه وَ الله على عنه وَ الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عليه الله عليه المحديث ال

﴿ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآهُ ﴾ (المغفرة) ستر الذنب مع التجاوز عنه؛ لأن مادة «غفر» مأخوذة من المِغْفر، وهو ما يلبسه المقاتل على رأسه ليتقي بها السهام؛ وهو جامعٌ بين ستر الرأس والوقاية.

و ﴿وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ ﴾ أي: يعاقب من يشاء بذنبه، الذي لم يحصل له ما يوجب تكفيره ومغفرته.

﴿وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ لا يعجزه شيء، بل كل الخلق طوعُ قهرِه ومشيئته، فالله تعالى لا يعجزه شيء، كما قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُۥ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ٤٤].





وجوب إفراد الله سبحانه وتعالى بالألوهية والعبادة؛ لأن الإقرار بالربوبية يستلزم الإقرار بالألوهية؛ ولهذا قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١]؛ فجعل الربوبية -المتمثلة في الخلق- موجبا لعبادته، وفي سورة النمل قال تعالى: ﴿ أُمَّنَ خُلُقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ... ﴾ [النمل: ٦٠] إلى آخر الآيات التي فيها تختم كل آية بقوله تعالى: ﴿ أُولَكُ مُعَ الله ﴾ [النمل: ٦٠] يعني: فإذا كان هو المنفرد بما ذُكِر، من الخلق والتدبير والرزق ونحوه، فإنه المنفرد بالألوهية.

إثبات أن السماوات أكثر من واحدة؛ وهي سبع بنص القرآن والسنة والإجماع ﴿ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَنِ ٨٦].

أما الأرض فإنها جاءت بلفظ الإفراد في القرآن، وجاءت في السنة بلفظ الجمع؛ وعددها سبع، جاء ذلك في صريح السنة وفي ظاهر القرآن؛ ففي ظاهر القرآن: ﴿ السَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١٢]؛ لأن المماثلة في الوصف متعذرة؛ فلم يبق إلا المماثلة في العدد.

وأما في السنة فقوله صَّالِتَهُ عَلِيهِ وَسَلَّمَ: «من اقتطع شبرا من الأرض ظلما طَوَّقه اللهُ إياه يومَ القيامة من سبع أَرَضين». أخرجه البخاري ومسلم.

# الله الم

- - ما الدليل على أن الأرضين سبعة؟
  - کیف تدل هذه الآیة علی توحید الألوهیة؟

﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ أي: صدَّق الرسول بما أنزل إليه من ربه، من الكتاب والحكمة، وهما القرآن والسنة، تصديقا مستلزما للقبول والانقياد للحكم، وليس مجرَّد التصديق والإقرار، فهذا لا ينفع، فإن أبا طالب كان مُقِرّا ومصدِّقا بالبعثة، لكن لما لم يكن منه قبولٌ وانقيادٌ لأمر الشرع، لم ينفعه هذا الإقرار، وكان من أصحاب النار.

#### فالإيمان شرعاً: هو الإقرار المستلزم للقبول والإذعان.

﴿مِن رَّبِّهِ ع ﴾ المراد ربوبيةُ أخصِّ الخاصة.

لأن ربوبية الله عَرْبَعَلَ : عامة؛ وخاصة؛ وأخص الخاصة.

فالعامة: الشاملة لكل الخلق، مثل: ﴿رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ١].

و الخاصة: للمؤمنين، ومن ذلك قول المؤمنين في دعائهم: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَقُولُ رَبُّنَا } عَالِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ [البقرة: ٢٠١].

وخاصة الخاصة: للرسل عَلَيْهِ السَّلَام، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَـٰدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٢].

ونظير ذلك «العبودية»: فهي عبودية عامة؛ وخاصة؛ وأخص الخاصة.

العامة: مثل قوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا عَاتِي ٱلرَّمَّنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٩٣] .

والخاصة: مثل قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ [الفرقان: ٦٣].

وخاصة الخاصة: مثل قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ > [الفرقان: ١].

ثم أراد الله أن يشرك أمة محمد صَّلَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ في الكرامة والفضيلة فقال:

﴿كُلُّ ءَامَنَ بِأَللَهِ وَمُلَتِمِكِيهِ وَكُلُبُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ يخبر تعالى عن إيمان الرسول والمؤمنين معه، وانقيادهم وطاعتهم.



وهذا يتضمن: الإيمان بالله تعالى، وبجميع ما أخبر به عن نفسه، وأخبرت به عنه رسله، من صفات كماله ونعوت جلاله على وجه الإجمال والتفصيل، وتنزيهه عن التمثيل والتعطيل وعن جميع صفات النقص، فيشمل الإيمان بوجوده وربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته.

ويتضمن: الإيمان بالملائكة الذين نصَّت عليهم الشرائع جملة وتفصيلا.

ويتضمن: الإيمان بالكتب، وما فيها من الأخبار والأوامر والنواهي.

ونحن لا نعرف على التعيين إلا عددا قليلا، منها: القرآن، والتوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم وموسى.

ويتضمن: الإيمان بالرسل، لا نفرق بين أحد منهم، بل نؤمن بجميعهم؛ لأنهم وسائط بين الله وبين عباده، فالكفر ببعضِهم كفرٌ بجميعهم، بل كفرٌ بالله.

وهذا من أصول دين الإسلام، أن تؤمن بكل الأنبياء، وأن من آمن بمحمد صَّالَتُمُّعَيَّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

فائدة إثرائية

﴿ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ ، ﴾ فلا نفعل كما فعل أهل الكتاب، آمَنوا ببعض، وكفروا ببعض. ببعض.

﴿ وَقَكَ الْوَا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ أي: (سَمِعْنَا) قولك وما أمرتنا به ونهيتنا عنه (وَأَطَعْنَا) لك في ذلك، ولم يكونوا ممن قالوا: سمعنا وعصينا.

وهذا ما يجب أن يكون عليه المسلم في أمر الله تعالى ونهيه: السمع والطاعة.



ولما كان العبد لا بد أن يحصل منه تقصير في حقوق الله تعالى وهو محتاج إلى مغفرته على الدوام، قالوا:

﴿غُفْرَانَكَ رَبِّنَا﴾ أي: نسألك المغفرة مما حصل منا من تقصير في حقوق الله تعالى. أما حقوق العباد فلابد من ردِّها في الدنيا قبل الآخرة.

﴿ وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ أي: وإليك المرجع فتحاسب جميع الخلائق وتجازيهم.



### فوائد الآية



عموم علم الله تعالى لكل شيء: ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي آَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ وهذا كما قال: ﴿ قُلْ إِن تُخفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ بُتُدُوهُ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٢٩]، وكقوله: ﴿ يَعْلَمُ ٱلسِّيرُ وَأَخْفَى ﴾ [طه: ٧].

> إثبات محاسبة العبد؛ لقوله تعالى: ﴿ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ فينبغى للإنسان أن يكون فطنا، يحاسب نفسه قبل أن يحاسب.

إثبات المشيئة لله عَرَّبَةً؛ لقوله تعالى: ﴿فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَامُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاهُ ﴾ ومشيئته تعالى مقرونة بالحكمة؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَا تَشَاَّهُونَ إِلَّا أَن يَشَلَهُ أَلِنَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الإنسان: ٣٠].

أن من صفات المؤمنين السمع والطاعة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَقَكَالُواْ سَعِمْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ وهذا كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَاكَانَ قُولَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَا ثُمُ أَن يَقُولُواْ سَيِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ١٠٠ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ. وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقْدِ فَأُوْلَيْنِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴾ [النور: ٥١، ٥١]، وكقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦].



- دَلَّت الآية صراحةً على أربعة من أركان الإيمان، استنبط من الآية ركنا خامسا.
  - ضع أمام الآية المذكورة آيةً تدل على معناها من سورة أخرى:

| الآية التي تدل على معناها | آية المقطع                                                                          |
|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | ﴿ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ<br>تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِدِ ٱللَّهُ ﴾ |
|                           | ﴿ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾                                                |



﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ تقدَّم أنه لما شقَّ على المسلمين أن الله تعالى يحاسبهم على ما في أنفسهم، وأنهم يؤاخذون به، أعقبها بتلك الآية .

والوُسْع: أي الطاقة، أي: لا يكلف الله النفس ما لا قدرة لها عليه لكونه مستحيلا عليها، كأن يكلف المشلول بالمشي، أو الأعمى بالنظر، أو يكلف بعبادات لا يقوى عليها العبد، أو مصائب لا يقدر على تحملها.

﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ ﴾ أي: لكل نفس ما كسبت من الخير.

﴿ وَعَلَيْهَا مَا آكُتُسَبَّتُ ﴾ أي: من الشر.



وفي الإتيان بـ "كَسَبَ" في الخير: دليل على أن عمل الخير يحصل للإنسان بأدنى سعي منه، بل يحصل بمجرد نية القلب.

وأتى بـ «اكتسب» في عمل الشرِّ للدِّلالة على أن عملَ الشرِّ لا يكتب على الإنسان حتى

﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوۡ أَخُطَأْنَا ﴾ أي: ربنا لا تعاقبنا إن حصل مِنَّا نسيانٌ أو خطأٌ.

والفرق بين النسيان والخطأ:

أن النسيان: ذهول القلب عمًّا أُمِرَ به، فيتركه نسيانا.

والخطأ: أن يقصد شيئا مباحاً، ثم يقع على ما لا يباح له فعله.

وفي حديث ابْنِ عَبَّاسِ وَلِيَّاتِهَ أَن النبيَّ صَالِسَتُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَالنَّسْيَانُ اللَّهَ وَضَعَ عَنْ أُمَّتِي الْخَطأَ وَالنِّسْيَانُ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ». أخرجه ابن ماجه، وصححه الألباني.

﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ٓ إِصْرًا كُمَا حَمَلْتُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ الإصر: العبء الثقيل الذي يأصر صاحبه، أي: يحبسه مكانه لثقله.

والمراد به هنا: التكليف الشاقُّ، والأمرُ الغليظُ الصَّعبُ.

وقيل: الإصر: شدّة العمل.

أي: أنهم طلبوا من الله سبحانه أن لا يُحَمِّلهم من ثقل التكاليف ما حمَّل الأمم قبلهم.

وقد ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة رَحَيَاتِنَهُ عَن رسول الله صَرَّاتِنَهُ عَلَيْ قال: «قال الله: نعم».

وفي صحيح مسلم عن ابن عباس رَخِيَلَيْهَ عَنْهُ عن رسول الله صَأَلِتَهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلْمَ الله عَلْتُهُ. قل فعلت».

﴿رَبُّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ع اللهِ عَلَيْنَا مِن الأعمالِ ما لا نطيقه.

﴿ وَأَعْفُ عَنَّا ﴾ أي: فيما بيننا وبينك مما تعلمه من تقصيرنا وزللنا.

﴿ وَٱغْفِرْ لَنَا ﴾ أي: فيما بيننا وبين عبادك، فلا تُظهرهم على مساوئنا وأعمالنا القبيحة.

﴿ وَأَرْحَمْنَا ﴾ أي: فيما يُسْتَقبل، فلا توقعنا -بتوفيقك لنا- في ذنب آخر.



ولهذا قيل: إن المذنب محتاج إلى ثلاثة أشياء:

- أن يعفو الله عنه فيما بينه وبينه.
- وأن يستره عن عباده فلا يفضحه به بينهم.
  - وأن يعصمه فلا يوقعه في نظيره.

فهذا من توفيق الله لأمة محمد سَالَتُتَعَيَّدَوَسَةً أَن أَلهَمَهم هذا الد<mark>ع</mark>اءَ العظيم: طلب العفو والمغفرة والرحمة.

﴿أَنْتَ مَوْلَكْنَا ﴾ أي: أنت ولينا وناصرنا، وعليك نتوكل، وبك نستعين.

وولاية الله نوعان: خاصة، وعامة.

فالولاية الخاصة: ولاية الله للمؤمنين، كقوله تعالى: ﴿ الله وَلِي اللَّهِ مَا اللَّهُ وَلِي اللَّهِ مَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

والعامة: ولايته لكل أحد؛ كقوله تَالِقَوْتَهُ آنَ: ﴿ وَرُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَ لَهُمُ الْحَقُّ وَضَلَ عَنْهُم

﴿ فَأَنصُ رَنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ أي: الذين جح<mark>دوا دينك، وأنكروا وحدانيتك، وأنكروا وحدانيتك، ورسالة نبيك، وعبدوا غيرك.</mark>

### فوائد الأية



إثبات القاعدة المشهورة عند أهل العلم؛ وهي: لا واجب مع العجز؛ ولا محرم مع الضرورة، لقوله: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ .

لكن إن كان الواجب المعجوز عنه له بدلٌ وجب الانتقال إلى بدله؛ فإن عجز عنه سقط وإن لم يكن له بدلٌ سقط.

مثال ذلك: إذا عجز عن الطهارة بالماء سقط عنه وجوب التطهر بالماء؛ لكن ينتقل إلى التيمم؛ فإن عجز سقط التيمم أيضا.

مثال ذلك: شخص محبوس مقيَّد لا يستطيع أن يتوضأ، ولا أن يتيمم، فإنه يصلي بلا وضوء، ولا تيمم.

ومثال سقوط التحريم عند الضرورة: رجل اضطر إلى أكل الميتة بحيث لا يجد سواها، فإنه يحل له أكلها؛ فإن كان يرجو أن يجد حلالا عن قرب فيجب أن يقتصر على ما يسد رمقه؛ وإن كان لا يرجو ذلك فله أن يشبع، وله أن يحمل معه منها.

أن فعل الإنسان واقع باختياره؛ لقوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ فيكون فيها ردٌّ على الجبرية الذين يقولون: «إنه لا اختيار للعبد فيما فعل» .

أنه ينبغي للإنسان أن يسأل الله سُبْعَاتَهُ وَعَالَ العافية، فلا يُحَمِّلُه ما لا طاقة له به؛ ففيه ردٌّ على الصُّوفية الذين قالوا: نحن لا نسأل الله تعالى أن يقينا ما يشق علينا؛ لأننا عبيده؛ وإذا حصل لنا ما يشق فإننا نصبر عليه لنكسب أجرا.

> رفع المؤاخذة بالنسيان والجهل لقوله تعالى: ﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نُسِينَآ أَوْ أَخُطَأَناً ﴾ فقال الله تعالى: «قد فعلت». تقدم تخريجه.



### وهنا مسائل:

### أولا: في المأمورات:



- من ترك الواجب نسيانا أو جهلا، وجب عليه قضاؤه، ولم تسقط المطالبة به.
- ولهذا قال النبي صلوات الله وسلامه عليه: «من نسى صلاة فليصلها إذا ذكرها» متفق عليه.
- ولما صلى الرجل الذي لا يطمئن في صلاته قال له النبي صَالَتَهُ عَيْدِهِ سَلَةَ عَيْدِهِ وَسَلَّمَ : «ارجع فصلُ؛ فإنك لم تصلً » متفق عليه، ولم يعذره بالجهل، مع أنه لا يحسن غير هذا.

### ثانيا: أما المنهيات:

- فمن فعلها جاهلا أو ناسيا فلا إثم عليه ولا كفارة.
- مثال ذلك: لو أكل وهو صائم ناسيًا فلا إثم عليه؛ <mark>لقول النبي صَّالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ: «من نسى وهو</mark> صائم فأكل، أو شرب، فليتم صومه» متفق عليه، فهذا فعل محظورًا في الصوم، وهو الأكل والشرب، جهلا، ولم يؤمر بشيء.
- وكذلك لو أكل وهو صائم جاهلا بالوقت؛ لأن أسماء بنت أبي بكر رَحَالِتَهُ عَهَا قالت: «أفطرنا على عهد رسول الله صَلَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَمَ غيم، ثم طلعت الشمس الخرجه البخاري؛ ولم يؤمروا بالقضاء، مع أنهم فعلوا محظورا جهلا بالوقت.

### ثالثًا؛ لو فعل المحرم عالما بتحريمه جاهلا بما يترتب عليه:

- لم يسقط عنه الإثم، ولا ما يترتب على فعله.
- مثل أن يجامع الصائم في نهار رمضان وهو عالم بالتحريم، لكن لا يعلم أن عليه الكفارة، فإنه آثم، وتجب عليه الكفارة. لما في حديث أبي هريرة رَحَوَلِتَهُ عَنهُ في الصحيحين أن رجلا أتى النبي صَالَتَهُ عَلَيهِ وَسَلَّم فقال: «يا رسول الله، هلكت. قال: ما أهلكك؟ قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم»؛ فألزمه النبي عَيْدِ الصَّلَةُ وَالسَّلَمُ بالكفارة؛ لأنه كان عالما بالحكم بدليل قوله: «هلكت».

# ي نشاط

نزلت: ﴿ وَإِن تُبْدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ فأشفق منها الصحابة؛ فنزلت ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ﴾ فهدأ الصحابة وَعَالِفَهُ فَا لذلك، كيف دلَّت الآية الثانية على رفع ما أشفق منه الصحابة في الآية الأولى؟

(ديننا يُسْرٌ) اشرح العبارة من خلال ما درست.

ضع علامة (√) أو (X) أمام العبارات الآتية:

- أ. عدم المؤاخذة بالنسيان والجهل يُسْقِط المطالبة بالفعل المنسي.
- ب. من فعل محرما جاهلا فهو آثم.

### المصادر

- جامع البيان في تأويل القرآن، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري.
- الجامع لأحكام القرآن، لمحمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرْح القرطبي.
- تفسير القرآن العظيم، لعماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور، لجلال الدين بن أبي بكر بن محمد السيوطي.
- · تفسير معالم التنزيل، للحسين بن مسعود بن محمد البغوي المعروف بالفراء.
  - تفسير البحر المحيط، لمحمد بن يوسف المعروف بأبي حيان.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبدالحق بن عطية الأندلسي.
- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، لمحمد بن على الشوكاني.
  - التحرير والتنوير لمحمد الطاهر بن عاشور.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله السعدي.
  - تفسير الشيخ العثيمين، لمحمد بن صالح بن محمد العثيمين.
    - تفسير الزهراوين، الشيخ محمد صالح المنجد.
- التفسير الميسر لعدد من أساتذة التفسير تحت إشراف الدكتور عبدالله بن عبدالمحسن التركي.

والله ولي التوفيق

# فهرس المحاضرات

### رقم الصفحة التى تبدأ منها المحاضرة

11

11

رقم المحاضرة

أسبوع إلقاء المحاضرة

الأسبوع الأول

الأسبوع الأول



- التعريف بعلم التفسير
  - نشأة علم التفسير
- ثالثاً: تغسير هُنُدُمْسِينَةُ عَنِيرَةُ وَعِلَيْهُمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُع
- 19 کتب التفسیر
- الأسبوع الثاني
- الأسبوع الثاني

الأسبوع الثالث

الأسبوع الثالث

الأسبوع الرابع

- معالم التنزيل
- الدر الم<mark>نثور في</mark> التفسير بالمأثور
- CE
- تفاسير يجب التنبُّه لها

- الأسبوع الرابع

- تفسير القرآن العظيم (٧) والسبع المثاني
  - مناهج التفسير

روح المعاني في

الثاني: التفسير <mark>بالر</mark>أي: (بالحراية)

📙 سورة الغاتحة

۳,

۳٤

- الأسبوع الخامس
- الأسبوع السادس

الأسبوع الخامس

الأسبوع السادس

- قوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱلْمُعَلِّمِينَ ﴾ (الربُّ) من اجتمعٌ فيه...

كتاب التفسير (١)

### فهرس المحاضرات

رقم الصفحة التى تبدأ منها المحاضرة

رقم المحاضرة

أسبوع إلقاء المحاضرة

الأسبوع السابع

الأسبوع السابع

قوله تعالى: المولى مدري ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾

٤,

قوله تعالى:

13 18 ﴿ إِنَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾

قوله تعالى: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾

فوائد الآيات

EV

الأسبوع الثامن

الأسبوع التاسع

الأسبوع التاسع

الأسبوع الثامن

الم آية الكرسي آية الكرسي 01

> قوله تعالى: ﴿مَن (٥

فوائد الآيات 19

سورة البقرة

خواتيم ٦٣

الأسبوع العاشر 09

الأسبوع العاشر

الأسبوع الحادى عشر

الأسبوع الحادى عشر

بداية تفسير خواتيم بدایہ ۔ سورۃ البقرۃ

> قوله تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ موں سے و مورد کی انداز کہ ایک انداز کی ان

قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا ...﴾

<u>دوائد الآية</u>

1.

۷۳

V.

الأسبوع الثاني عشر

الأسبوع الثانى عشر

## المحتويات

|   |           | 7                                                        |   |
|---|-----------|----------------------------------------------------------|---|
|   | <b>II</b> | التعريف بعلم التفسير                                     |   |
|   | <u>ır</u> | استمداد علم التفسير                                      |   |
|   | IP -      | نشأة علم التفسير                                         |   |
|   | 19        | كتب التفسير                                              |   |
|   |           | تفاسير يجب التنبه لها                                    |   |
|   | r A       | مناهج التفسير                                            |   |
|   | [9        | التفسير بالمأثور                                         |   |
|   | <b>F</b>  | التفسير بالرأي                                           |   |
|   | ۳٤        | تفسير سورة الفاتحة                                       |   |
|   | רש        | فضل سورة الفاتحة                                         |   |
| 3 | ۳۷        | تربية الله تعالى لخلقه نوعان                             |   |
|   | ٤.        | إطلاقات لفظ «الدِّين»                                    |   |
| 0 | ٤٥        | تفسير قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ |   |
| Z | ٤٨        | اشتمال سورة الفاتحة على أنواع التوحيد                    |   |
|   | ٥٣        | تفسير آية الكرسي                                         |   |
|   | ٦,        | أقسام علو الله تعالى                                     | > |
|   | ำา        | تفسير خواتيم سورة البقرة                                 | > |
| 1 | VI        | الإيمان بأنبياء الله جميعهم من أصول الدين                | > |
| 2 | V 0       | أقسام ولاية الله تعالى                                   | > |

مسائل في المأمورات والمنهيات .....

### سلسلة زاد العلمية:

سلسلة متكاملة تهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين فيه، وتوعية المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتابِ الله وسنّة رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، صافيًا نقيًّا، وبطرحٍ عصريًّ مُيسّرٍ، وبإخراجِ احتراهُ.

### كتاب التفسير:



يحتوي هذا الكتاب على مدخل لعلم تفسير القرآن الكريم، وتفسير سورة الفاتحة، وآية الكرسي، وخواتيم سورة البقرة، مع ذكر أهم فوائد الآيات، وقد اعتمد في إعداده وصياغته على أهم وأبرز كتب تفسير المتقدمين والمعاصرين.













### توزيع العبيكات Oběkan

المملكة العربية السعودية – الرياض طريق الملك فقد – مقابل برج المملكة هاتف: 480805 11 896+, مكس: 1480805 11 896+ صب: 67622 الرياض 11517 www.obeikanretail.com



المملكة العربية السعودية - جدة حب الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبايل: 443 في 644 وي 6564, هاتف: 2029246 12 696+ صب: 126371 جدة 21352 www.zadgroup.net



